BEREA — REEKS (HAND.17:11) #29

1. GESLAGTELIKHEID IN NGB ARTIKEL 30
2. CALVYN - MAG VROUE DIE SAKRAMENTE BEDIEN ?
1. Geslagtelikheid in NGB artikel 30: Die regering van die kerk

Problematiek

In die debat oor vrou-in-die-(besondere)amp (VIDA) in die GKSA word
daar dikwels genoem dat dit nie ‘n saak is wat in die gereformeerde
belydenis aangespreek word nie, m.a.w. die belydenis maak nie ‘n
uitspraak oor geslagtelikheid en die besondere ampte nie. En nou,
aangesien dit nie daar eksplisiet aangespreek of genoem word nie,
daarom kan verskillende (en teenoorgestelde) standpunte verdra en ge-
akkomodeer word.

Historiese konteks

Dit is waar dat geen artikel van ons geloof spesifiek afgestaan word aan
die saak nie, maar dit is maklik om te verklaar. In die tye van die opstel
van die belydenis (16/17de eeu) was VIDA nie ‘n brandende kwessie in
die kerke soos vandag nie, en is daar vanselfsprekend aanvaar dat
betroubare ‘manne’ die besondere ampte moet vul, volgens die Skrif se
leer, soos vasgehou en bely deur 2000 jaar se kerkgeskiedenis.

Verder moet ons in ag neem dat die doel van die belydenis nie is om ‘n
detail allesomvattende weergawe te gee van letterlik alles wat ons moet
glo nie, en ook nie presies wat oor dit wat wel vermeld word, presies
alles geglo moet word nie. Verder kan daar nogsteeds veranderinge en
byvoegings plaasvind, in die lig van die Skrif wat dit vereis (semper
reformanda, sien ook NGB artikel 7), ook a.g.v. die tye waarin ons lewe
wat dit kan noodsaak (sien bv. die voorwoord tot die Dordtse Leerreéls;

so kan daar bv. ‘n nuwe belydenis ontstaan oor die skeppingsleer of
Skrifgesag).

Geslagtelikheid in NGB artikel 30 ?
Dit alles gese, is daar tog ‘n aspek in ons belydenis oor die saak van
geslagtelikheid wat ‘n mens maklik kan mislees, en wat daarop wys dat




dit betroubare ‘manne’ moet wees, nie betroubare ‘vroue’ nie, vir al die
besondere ampte: herders, ouderlinge én diakens.

Ek 1s hierop gewys deur ‘n “United Reformed Churches of North
America” (URCNA) predikant, Daniel R. Hyde, waar hy skryf in sy
kommentaar op Artikel 30 van die NGB, wat handel oor “Die regering
van die Kerk™.

Eers artikel 30 self (kursief bygevoeg):

Ons glo dat hierdie ware kerk ooreenkomstig die geestelike
bestuurswyse wat ons in die Here ons in sy Woord geleer het,
geregeer moet word. Daar is naamlik dienaars of herders wees om
die Woord van God te verkondig en die sakramente te bedien; ook
ouderlinge en diakens om saam met die herders die kerkraad te
vorm. Deur hierdie middel moet hulle sorg dra dat die ware
godsdiens onderhou, die ware leer oral versprei, die oortreders op
geestelike wyse vermaan en in toom hou en die armes en
bedroefdes ook volgens hulle nood gehelp en getroos word. Op
hierdie wyse sal alles in die kerk behoorlik en ordelik geskied
wanneer betroubare persone gekies word ooreenkomstig die
voorskrif wat die apostel Paulus in die brief aan Timoteus gee (1T1
3). 1Kor 4:1-2; 2Kor 5:19; Joh 20:23; Hand 26:18; 1Kor 15:10;
Mat 5:14; Luk 10:16; Gal 2:8; Tit 1:5; 1Ti 3.

Dit gaan spesifiek oor die frase “betroubare persone”, wat volgens die
oorspronklike tekste spesifiek dui op “betroubare manne”. Hier is ds.
Hyde se verklaring by artikel 30:

“Before moving on in our exposition, it should be noted well that
the Confession speaks of the offices of pastor, elder, and deacon as
being filled by “faithful men.” Not only is the noun in the French
text, personnage, masculine, but also the noun in the Latin text is
even more explicit, viri, which is the word for a man.

1 Sien die volgende twee bronne oor die oorspronklike uitgawes van die Nederlandse Geloofsbelydenis:
Philip Schaff (ed.), The Creeds of Christendom, vol.1 (Grand Rapids, MI: Baker, 1998), p.502-507; J.H.
Bakhuizen van den Brink (samesteller), De Nederlandsche Belijdenisgeschriften (Amsterdam:
Uitgeversmaatschappij Nederland, 1940), p.11-24.

2



This 1s the confessional position, which the Form for the
Ordination of Elders and Deacons clearly states in the exposition of
the office of deacon. The Form says because the apostles were
overburdened, “certain men were chosen,” as the text of Acts 6
makes clear. The Confession and the Form follow the basic biblical
texts.

In Acts 6:3 the word that 1s used for the men who were chosen to
serve focuses on the idea of male, rather than the generic man. Paul
says in 1 Timothy 3:12 that the deacon “must be the husband of but
one wife” and also refers to “their wives” in verse 11. Further, 1
Timothy 2:12 teaches that a woman cannot be an office bearer
since she cannot teach or have authority over a man.

There were, of course, many women in the New Testament
churches that served the Lord in the setting of the church. Phoebe
1s one of these. She is called “our sister . . . a servant (diakonos) of
the church in Cenchrea” (Romans 16:1). Tabitha, also called
Dorcas, is called “a disciple . . . who was always doing good and
helping the poor” (Acts 9:36). In Ephesus, and perhaps in other
churches, there was a “list of widows” of those who were over
sixty years old and devoted themselves “to all kind of good deeds”
(I Timothy 5:9-10).” (With Heart and Mouth: An Exposition of the
Belgic Confession, Grandville MI: Reformed Fellowship,
pp.409,410)

Verklaring

‘n Mens moet wel noem dat die oorspronklike Franse woord 1)
‘personnage’ (personnages [manlik]... fideles) fokus nie op die
‘geslagtelikheid” noodwendig nie, maar op die ‘karakter’ van die
ampsdraers (soos artikel 30 ook uitwys met die woord ‘betroubare’).
Die geslag van die naamwoord is dus nie alleen deurslaggewend
opsigself nie en daarom moet ‘n mens waak om nie te veel daarvan te
maak nie.”

* Dankie vir ds. Eric Kayayan (GK Rietvallei) vir sy hulp met die Franse en Latynse grammatika.

3



Tog is dit belangrik om te sien, eerstens, dat die begronding in die Skrif
(““... ooreenkomstig die voorskrif wat die apostel Paulus in die brief aan
Timoteus gee”, 1 Tim.3), duidelik daarop dui dat hierdie ‘personnages’
van NGB art.30 ‘mans’ moet wees (Grieks: anér = ‘man’, sien 1
Tim.3:2,12), en, tweedens, dat die oorspronklike Latyn (viri fideles =
betroubare mans) baie eksplisiet dui op ‘mans’ (viri). Die Latynse
woord ‘vir’ (man) word eksplisiet gekies (en nie ‘femina’, vrou, nie).

Bevinding
Die skriftuurlike, teologiese en historiese konteks van ons belydenis
wys dus daarop dat dit betroubare ‘mans’ moet wees, nie ‘vrouens’ nie.

Konklusie

Die GKSA se sinode besluit om vrouens as diakens te verkies is in stryd
met die Skrif (1 Tim.3), die belydenis (NGB art.30) asook die weg wat
artikel 31 van ons Kerkorde aandui, aangesien die belydenis nie vanuit
die Skrif weerlé en verander is nie.

2. WIE MAG DIE SAKRAMENTE BEDIEN IN CHRISTUS SE
KERK ? Calvyn se antwoord in die lig daarvan dat sommiges in die
GKSA vroue tot die besondere ampte van ouderling en leraar wil
toelaat’

Wie die sakramente mag bedien

Dit het ook op die onderwerp betrekking om te weet dat dit verkeerd
bedien word as mense in hulle persoonlike hoedanigheid die bediening
van die doop hulleself toe-eien. Die bediening van sowel die doop as die
nagmaal is trouens deel van die kerklike bedieningsamp.

En Christus het die opdrag om te doop trouens nog aan vrouens nog
aan mense na willekeur gegee, maar Hy het hierdie opdrag aan
diegene wat Hy as apostels aangestel het, gegee. En toe Hy sy

3 Oorgeneem uit: Calvyn, J., Simpson, H., vertaal deur, & Brink C.M.M., t. (1998, c1991). Institusie van die
Christelike godsdiens. In Volume 1 & 2 het L.F. Schulze ook gehelp met vertaling. (electronic ed.) (IV, xv,

20). Potchefstroom: Calvyn-Jubileum boekefonds: deel 4, hoofstuk 15, nr.20-22 (bl.1628-1631). Kursief en

voetnota is bygevoeg.




dissipels beveel het om in die bediening van die nagmaal te doen wat
hulle gesien het deur Hom gedoen word, aangesien Hy self die amp van
wettige Uitdeler daarvan verrig het, was dit ongetwyfeld sy wil dat hulle
daarin sy voorbeeld moes naboots. Ek kan dus nie sien hoe die gebruik
wat reeds baie eeue lank en daarom amper van die begin van die kerk af
posgevat het, naamlik dat leke wel in doodsgevaar die doop mag bedien
as 'n bedienaar van die Woord op die tydstip nie aanwesig is nie, met 'n
grondige redenasie verdedig kan word nie.

Selfs nie eens die skrywers van ouds wat hierdie gebruik gehandhaaf of
geduld het, is seker of dit regtens kan gebeur nie. Augustinus bring
hierdie twyfel trouens duidelik na vore wanneer hy se:

“Ek weet nie of iemand godvrugtig kan se dat die doop herhaal
moet word as 'n leek noodgedwonge die doop bedien het nie. Want
as dit nie noodgedwonge geskied nie, is dit misbruik van ’n ander
se amp. As nood hom egter daartoe dwing, is dit of geen sonde nie,
of dit is vergeeflik™.

Verder is sonder enige uitsondering oor vrouens op die Konsilie van
Karthago besluit dat hulle dit volstrek nie op hulle mag neem om te
doop nie:

“Maar nou bestaan die gevaar dat iemand wat siek is, die genade
van die wedergeboorte ontneem word as hy sonder om gedoop te
word, sou sterf”.

Hoegenaamd nie ! Wanneer God beloof dat Hy vir ons 'n God sal wees
en vir ons kinders na ons, verklaar Hy dat Hy ons kinders onder die wat
aan Hom behoort, aanneem. In hierdie woorde word hulle saligheid
saamgevat. En niemand sal waag om so beledigend teenoor God te wees
dat hy sou ontken dat God se belofte vanself voldoende 1s om sy eie
vrug te dra nie.

Min mense het opgemerk hoeveel skade hierdie leerstuk, wat ook sleg
verduidelik is, naamlik dat die doop noodsaaklik is vir ons saligheid,

teweeggebring het. Daarom is mense ook minder waaksaam in verband
5



hiermee, want toe die opvatting veld gewen het dat almal verlore is vir
wie dit nie te beurt geval het om met water gedoop te word nie, was ons
toestand slegter as die van die Israeliete—asof God se genade nou
kariger is as onder die wet! Ons sal dan immers meen dat Christus
gekom het, nie om die beloftes te vervul nie, maar om hulle tot niet te
maak aangesien die belofte wat destyds kragtig genoeg was om vanself
binne agt dae saligheid te verleen, nou sonder die hulp van hierdie teken
kragteloos sou wees.

'n Bespreking van die opvattings van die kerkvaders dat vrouens nie
toegelaat mag word om te doop nie.

Uit Tertullianus se werke kan ons eerste aflei hoedanig die gewoonte
voor Augustinus se geboorte was. Tertullianus se dat vrouens nie
toegelaat word om in die kerk te praat nie; ook nie om te onderrig, of te
doop of te offer nie om te voorkom dat hulle hulle enige deel van die
manlike amp, om nie eens te praat van die priesterlike amp nie, sou toe-
eien. Ook Epiphanius is 'n oorvloedige getuie hiervan wanneer hy
Marcion verwyt omdat hy aan vrouens vergunning gegee het om te
doop. Die antwoord van mense wat die teendeel voel, is inderdaad nie
aan my onbekend nie, naamlik dat daar ’n groot verskil tussen 'n
algemene gebruik en 'n buitengewone hulpmiddel is wat die uiterste
nood afdwing.

Aangesien hy egter verklaar dat dit 'n bespotting is om aan vrouens
vergunning om te doop te gee, en hy geen uitsondering maak nie, is dit
duidelik genoeg dat hierdie bedorwe gebruik deur hom verdoem word
sodat dit onder geen dekmantel verskoon kan word nie. Ook in sy derde
boek waar hy leer dat dit selfs nie eens die heilige moeder van Christus
vergun was nie, voeg hy geen uitsondering by nie.

Beantwoording van ’n beswaar op grond van Sippora se optrede

Die voorbeeld van Sippora word heeltemal onpaslik hier aangehaal.
Want uit die feit dat die engel van God tevrede was toe sy 'n klip gegryp
en haar seun daarmee besny het, word verkeerdelik die afleiding
gemaak dat dit 'n daad was wat God se goedkeuring weggedra het.

Andersins sou ons moes se dat die godsdiens wat die heidene van
6



Assirie af oorgebring en daar gevestig het, God ook behaag het. Maar
ons kan met ander kragtige redes bewys dat die daad wat hierdie dwaas
vrou verrig het, onverstandig nagevolg word.

As ek sou se dat dit 'n uitsonderlike daad was wat nie nageboots
behoort te word nie, en, veral aangesien nérens gelees kan word dat 'n
spesiale opdrag om die besnydenis eertyds te doen, aan die priesters
gegee is nie, dat die rede vir die besnydenis verskil van die rede vir die
doop, is dit kragtig genoeg om hierdie opvatting te weerle. Christus se
woorde is trouens duidelik: “Gaan, leer al die nasies en doop”.

Omdat Hy dieselfde mense as verkondigers van die evangelie en as
bedienaars van die doop aangestel het, en niemand in die kerk
behalwe een wat daartoe geroep is soos Aaron, volgens die getuienis
van die apostel, homself hierdie eer mag toe-eien nie, maak iemand wat
sonder 'n wettige roeping die doop bedien, inbreuk op 'n ander se amp.
Paulus roep duidelik uit dat alles wat ons met ’n twyfelagtige gewete
aanpak, selfs in die geringste dingetjies, soos in kos en drank, sonde is.
Gevolglik word daar in die geval van doopbediening deur ’n vrou
baie swaarder gesondig terwyl die reél wat deur

Christus gegee is, openlik daardeur geskend word. Ons weet
immers dat dit sonde is om dit wat God saamgevoeg het, uitmekaar
te skeur.

Ek laat dit egter heeltemal daar. Ek wou slegs my lesers se aandag
daarop vestig dat Sippora niks minder in gedagte gehad het as om diens
aan God te lewer nie. Sy het gesien dat haar seun in doodsgevaar was,
sy kreun en sy mor, en sy gooi sy voorhuid met verontwaardiging op die
grond; sy skel so op haar man dat sy haar ook vir God vertoorn.

Kortom: dit is duidelik dat hierdie hele daad uit die magteloosheid van
haar gemoed voortgekom het want sy skreeu teen God en haar man dat
sy gedwing word om haar seun se bloed te vergiet. Voeg hierby dat, as
sy haar dan nog in alle ander opsigte reg gedra het, dit nogtans
onverskoonbare voortvarendheid was dat sy haar seun in die
teenwoordigheid van haar eggenoot besny—en hy was nie maar net 'n

gewone mens nie, maar Moses, die belangrikste profeet van God en daar
7



het nooit 'n belangriker profeet in Israel opgestaan as hy nie. Dit was
haar niks minder geoorloof om dit te doen as wat dit vandag vir vrouens
onder toesig van ’n biskop geoorloof is nie.

Die volgende beginsel sal egter hierdie hele geskil sonder enige moeite
uit die weg ruim: jong kinders wie dit te beurt val om uit hierdie huidige
lewe te verhuis voordat dit hulle gegun is om gedoop te word, word nie
uit die koninkryk van die hemele uitgesluit nie.

Tog het ons reeds gesien dat God se verbond ernstig veronreg word asof
dit op sigself swak sou wees indien ons nie daarby berus nie, aangesien
die krag daarvan nog van die doop nog van enige bykomstighede
afhanklik is. Daarna kom die sakrament soos 'n se€l by, nie om krag aan
God se belofte te verleen asof dit op sigself swak is nie, maar slegs om
dit vir ons te bekragtig. Daaruit volg dat die kinders van gelowiges nie
gedoop word om dan vir die eerste keer kinders van God te word terwyl
hulle tevore vreemd aan die kerk was nie, maar eerder om met hierdie
plegtige teken in die kerk opgeneem te word omdat hulle reeds vroeér
kragtens die weldaad van sy belofte aan die liggaam van Christus
behoort het.

Ons 1s daarom van alle gevaar gevrywaar as daar geen agtelosigheid,
geen minagting, en geen verwaarlosing daarvan is wanneer ons hierdie
teken agterweé laat nie. Dit is dus baie heiliger om hierdie eerbied
aan God se instelling te betoon dat ons die sakramente nie elders
moet soek as waar die Here hulle geplaas het nie. Wanneer ons hulle
nie van die kerk kan bekom nie, is God se genade nie so daaraan
vasgeheg dat ons dit nie deur die geloof uit die Woord van die Here kan
verkry nie.

Vir verdere inligting: Slabbert Le Cornu, VDM (GK Carletonville). Tel & faks: 018 787 5444
Sel: 082 770 2669 E-pos: proregno@gmail.com Sien ook artikels by:
http://proregno.wordpress.com en www.esra-instituut.co.nr




